#### Sinagoga Machzikai Hadas

## Parashat HaShavua

E m o r

Leitura: Chumash Vaikra (Levítico) - 21:1-24:23 Haftará: Asq./Sef.: Iecheskiel (Ezequiel): 44:15-31 / Pirkei Avot Cap. 3

Rua Joaquim Murtinho, 43 - Bom Retiro - SP/SP - Brasil / Compilado: Rav Victor Benjoya. Esta publicação possui palavras de Tora, trate-a com o devido respeito.

「''ロコ Shabatem SP/SP

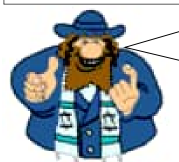


Velas: 09/05-17:15



Saída: 10/05 – 18:10 08/YIAR / 5763

Ano 3 Número 116



Oi pessoal, esta semana nós lemos sobre como é importante nossa santidade para D'us quando o assunto é *Avodá BiKedushá* (o trabalho da santidade).

É oportuno lembrar que 16/05 é dia de *Pessach* Sheni, onde há o costume de comermos *Matzá*.

#### Resumo da Parashá

A *Parashat HaShavua* (porção da leitura da Tora desta semana) é chamada de "*Emor*" – diga, fale. Esta é a oitava porção do livro de *Vaikra* (Levítico). Em seqüência a porção da semana passada, *Kedoshim* (santificados) – em referência a cada indivíduo ser santificado no seu âmbito pessoal e com seus companheiros – a porção dessa semana trata basicamente da forma do Povo judeu se relacionar diretamente com D'us em relação aos serviços de santidade: em relação a quem é responsável por fazê-lo, onde o faz e quando. E de como é importante preservar a santidade do nome de D'us.

A porção dessa semana começa se dirigindo aos *Cohanim* (sacerdotes) responsáveis pelo serviço de santidade no *Mishkan*. Temos inicialmente a apresentação de várias leis relativas a preservação do nível de pureza dos *Cohanim* e em especial do *Cohen Gadol* (Sumo Sacerdote) – não poderiam se impurificar devido a um morto...

E os *Cohanim* ainda tinham que seguir certas restrições matrimoniais, assim como a constatação de certos defeitos físicos invalidariam o *Cohen* de servir no *Beit HaMikdash* até que ele estivesse curado.

Na continuação, a Parashá explica a regra para a manutenção do grau de pureza e santidade das consagrações e sacrifícios: "qualquer um que esteja impuro recebe ordens de afastar-se dos locais e coisas que sejam especialmente sagradas, para que estas não se tornem impuras..."

Na seqüência, são discutidas as leis de *Terumá* (a pequena porcentagem de comida que deve ser separada da colheita na terra de Israel e dada a um *Cohen* antes que a porção restante possa ser usada ou comida), a forma de consagração de animais (especialmente sobre um rebento, ele deve ficar pelo menos os sete primeiros dias com sua mãe e depois ser levado para ser verificado e consagrado) e as várias imperfeições que tornam uma oferenda de rebanho inadequada.

Uma vez que foram delineadas as regras de conduta dos Sacerdotes e o padrão de consagração das oferendas, o Povo Judeu é comandado a santificar o Nome Divino (*Kidush Hashem*) assegurando sempre comportamento exemplar, e estando prontos para sacrificar suas vidas ao invés de cometer assassinato, relações ilícitas ou idolatria.

A Parashá então nos traz as características especiais dos festivais, época de maior santidade e proximidade do povo com D'us através do serviço de santidade no Templo. *Pessach, Shavuot, Rosh Hashaná, Yom Kipur, Sucot* e *Shemini Atzeret* são descritas e o povo é lembrado a não fazer *melachá* – trabalhos usuais ou desnecessários - durante essas festas.

A *mitzvá* de "Chadash" (grão de cereal novo) é anunciada: não se pode usar deles até o segundo dia de *Pessach*, quando o *Omer* de cevada é oferecido no Templo. A seguir, é explicado como deve se manter as duas *mitzvot* de observância constante mantidas no *Mishkan* (Templo): o acendimento da *Menorá* (Candelabro) todos os dias e a exibição do *Lechem HaPanim* (Pães da Proposição) a cada semana .

A porção termina com o terrível incidente de um homem, filho de casamento misto, que amaldiçoou o nome de D'us e que recebeu como punição a pena de morte por apedrejamento.

#### Mensagem da Parashá Quanto vale a aparência?

### "... de geração defeituosa não deverá se aproximar para oferecer comida à D'us" (Levítico, 21:17)

O *Rabino Mordechai Perlman* costumava contar a seguinte parábola para ajudar a exemplificar o *passuk* (versículo) acima:



A porta do restaurante se abriu, permitindo a passagem do cheiro de um Boulevard de Hollywood. Uma figura baixa, elegante, cujo sorriso hesitava um pouco, parou frente à porta. Ele olhou em volta por um segundo e então entrou no restaurante; dois garçons segurando suas bandejas altas elegantemente passaram por ele. Ao encontrar aonde eu me sentava, ele se sentou em frente a mim. Ele olhou para mim por um segundo. Eu lhe perguntei: "Como foi o teste?". Ele sorriu cansado e disse: "Eu acabo de descobrir que sou velho demais para as partes em que era baixo de mais".

E ele concluía: "Em Hollywood não existe dicotomia entre aparência e realidade. O exterior é tudo."

O que não significa que a aparência não seja nada. A vista do trazido no *Talmud Shavuot 32a* e conforme explicado pelo *Ohr Yahil*: a Tora ensina que em uma disputa entre o rico e o pobre, o juiz deve falar em particular com o rico e lhe pedir que vista o pobre com roupas como a sua ou que vista as roupas do pobre. Apenas então poderá julgar o caso. A razão é que o juiz poderia ser influenciado pelo status do rico e perder a imparcialidade. Por outro lado, poderia sentir pena pelo pobre e julgálo favoravelmente.

O que é difícil de entender nessa lei é que o juiz sabia anteriormente que o rico é rico e que o pobre é pobre. O juiz sabia o tempo todo com quem estava lidando! Porque então essa charada de trocar vestimentas?

E a explicação continua: A visão tem um poder único dos sensos. O olfato pode ser mais invocador, o som mais calmo, mas nada é tão imediato quanto a visão. Existe um ditado popular quer "ver é acreditar". E ver pode fazer com que você acredite, até mesmo quando você sabe que o que vê não é verdadeiro. Atualmente, sabemos o quanto as propagandas nos influenciam, até mesmo quando sabemos que seu propósito é vender mais sabão. As ilusões visuais do discernimento são subconscientes.

Com essa idéia, talvez possamos entender um aspecto difícil da Parashá desta semana. A Tora proíbe o *Cohen* (sacerdote) que tem defeito físico de fazer serviço do *Beit HaMikdash* (Templo Sagrado). Esses defeitos incluem *Cohen* cego, que manca, cujo nariz não tinha estrutura elevada, que tinha uma canela ou coxa maior do que a outra, corcunda, imensas sobrancelhas ou linha branca da parte branca do olho que se estendia para o íris. Todos eles eram excluídos do serviço.



Se o serviço de D'us é espiritual, então porque a Tora exclui os *Cohanim* com defeitos físicos? A resposta é que o serviço de D'us não tem que ser apenas perfeito, mas tem que ser também visualmente perfeito. Tal é a natureza humana, que o que os olhos vêem o coração sente.

De acordo com Chassidut, água e sustento para nossas últimas gerações conforme revelou o *Baal Shem Tov*, devemos aprender algo em nosso serviço espiritual (*Avodá BiKedushá*), principalmente quando temos nos profetas a afirmação que devemos ter um " *lev shavur*" (coração alquebrado)! E como isso é

possível se devemos fazer um serviço perfeito, inclusive em sua forma aparente, estética?

E a resposta é que a própria natureza de um coração alquebrado é por si só uma forma de expressar perfeição: a perfeição de permitir, de pedir, de abrir suas portas, de deixar entrar, de permitir que lhe seja dada ajuda... de graciosamente conquistar a simpatia...

Não que a aparência seja um fim por si mesma, mas ela tem a capacidade de externar muitos de nossos sentimentos, em especial de forma espiritualizada — a qual associamos com nossa Avodá BiKedushá (trabalho da Santidade), aquela a qual usamos para nos refinar e crescer todos os dias, como no caso de rezarmos em que particularmente podemos chamar de Avodá Prati — trabalho particular. Portanto, aprendamos, que não basta apenas nos intencionarmos, mas devemos fazer todo o esforço possível para que a completitude da tarefa possa ser atingida da forma mais "perfeita possível", inclusive se isso necessitar que ultrapassemos nossos limites a ponto de termos que gritar... conforme cita o Alter Rebe no Capítulo 47 do seu livro Tanya.

A todos um Sefirat HaOmer cheio de significado e elevação e que possamos através de nosso esforço sermos merecedores da chegada da *Gueulá Shelemá veAmetit* com a revelação de *Mashiach beKarov Mamash*!

#### Haftará

Essa Haftará trás a profecia sobre o Santuário futuro – terceiro *Beit HaMikdash* – e narra muitas das leis especiais dos sacerdotes e do serviço no Templo. Isso corresponde às várias leis apresentadas nesta Parashá, a qual se dedica ao serviço do templo. Segundo *Chazal*, o profeta a escreveu logo após a destruição do primeiro templo, em 3352 – 410 aec.

A narrativa desta Haftará começa com a idéia de que os sacerdotes serão descendentes de Tzadok, um sacerdote justo da época do Primeiro Templo que não seguiu o serviço pagão assim

como outros de seu período. O profeta continua mencionando as leis relacionadas à obrigação de vestir vestimentas de sacerdote ao efetuar o serviço do Templo, sobre o exemplo do comportamento dos sacerdotes dever ser excepcional e não deverem estar embriagados ao entrar no Templo. A Haftará também menciona as leis matrimoniais especiais e a proibição de se tornar espiritualmente impuro ao entrar em contato com um morto, com a exceção de parente próximo. Ela termina relatando a doação que deveriam receber pelos sacrifícios e oferendas.

#### Intervalo Natural

"E no dia de sua entrada no Sagrado, na Seção Interior, para servir no Santuário, deixe ele trazer sua oferenda de arrependimento..." (Iecheskiel,44:27)

De acordo com os comentários, esse verso indica que quando um *Cohen* serve pela primeira vez no Santuário ele deve trazer uma Oferenda de Inauguração, um décimo de um *eifa*.

Porém, a *halachá* é mencionada na própria Tora, então que aspecto novo o profeta está nos revelando?

Entre a destruição do primeiro *Beit HaMikdash* e a construção do segundo, existiu um intervalo de uns setenta anos. Portanto, houveram *Cohanim* que serviram em ambos os Templos.

O profeta revela que esses *Cohanim* também tinham que trazer Oferenda de Inauguração no princípio de seu serviço no Segundo *Beit HaMikdash*, ainda que já a tivessem oferecido quando serviram pela primeira vez no Primeiro *Beit HaMikdash*.

A razão disso é que o intervalo entre os dois Templos foi considerado *hefsek* (interrupção) e isso nulificou o status original daqueles *Cohanim*.

De forma semelhante, no futuro, quando antigos *Cohanim* voltarem à vida após a Ressurreição dos Mortos, eles também terão que trazer Oferenda de Inauguração após a longa pausa do exílio.

Ahavat Yonatan em Maiana Shel Tora







- 1. Dentre as formas de impurificação, a de maior grau é a de um morto. Sob que hipótese um Cohen estava permitido se impurificar, mesmo que não fosse por parente próximo?
- O comentarista Rashi explica que para um met mitzvá (alguém que não possuísse quem tomasse conta de sua situação.)
- 2. No final da Parashá, estão citados uma série de detalhes sobre aquilo que foi chamado a "lei do talião" olho por olho. Qual o princípio de nossa lei sobre este assunto?

Como nossos sábios nos ensinaram, tudo é aprendido de *Moshe miSinai*, ou seja, a Tora Oral (as discussões da guemará) elucidam os pontos e ensinam as regras sobre a aplicação das mitzvot da Tora. Nesse caso, a lição que nossos Sábios nos ensinam é de que a repetição significa que o causador do dano deve ser responsável por repor o dano que causou de forma que possa sanar o que for determinado de sua responsabilidade pelo Tribunal Rabínico.

3. O último assunto da Parashá é sobre uma disputa entre um homem filho de uma mulher judia e um homem judeu.. Por que está linguagem: filho de uma mulher judia e não de dois irmãos judeus?

Há muitas respostas, porém explicam os Sábios que por este jovem ter sido criado por um pai que desprezava a Tora, ele mesmo não se considerava como tal apesar de ser judeu como qualquer outro...



#### Chamado Sagrado

"Esses são os festivais apontados por D'us, as convocações sagradas, que você deve designar no tempo apropriado". (Levítico, 23:2)

A sentença acima é um perfeito exemplo de como a tradução literal oculta a beleza da Tora e sua profundidade: "festivais apontados", "convocações sagradas". O que significam essas expressões?

A palavra hebraica que é em geral traduzida em português como festival é *moed*. A palavra *moed* significa "tempo de encontro". As celebrações judaicas são períodos em que podemos nos "encontrar" com D'us [quando Ele está mais próximo]. De certa forma literalmente. Todo festival tem a força primordial do evento que representa, de seu encontro com o Divino. Em *Pessach*, por exemplo, uma vez por ano passamos pela paisagem espiritual daquele dia. Como um trem retornando a mesma estação em um vasto círculo de tempo. Quando cumprimos propriamente as específicas *mitzvot* daquele dia, entramos nesse trem espiritual e viajamos por todo um ano. O gosto de *matzá* fica no paladar de nossas almas muito mais do que apenas uma noite. Continua a fazer parte de nós até que retornamos aquela mesma estação. Aquele ponto de encontro com D'us.

A palavra "convocação" significa literalmente "assembléia de aproximação". Porém, em hebraico as palavras "mikraei kodesh" também significa "chamado ao sagrado". Em outras palavras, os Festivais Judaicos são um chamado, aproximam a pessoa à santidade como um imã. Portanto, não esqueçam de Pessach Sheni nesta próxima Sexta-feira — apesar de não ser uma festa, porém é uma segunda oportunidade para todo aquele que desejar se aproximar ...

Michtav M'Eliahu, Chidushei HaRim





#### DO BEBE

#### Refinando-se em Sefirat HaOmer - Resistir as Tentações...

Recitamos diariamente nas bênçãos matinais: "Que seja Tua vontade, ó D'us, poupar-me hoje e todos os dias ... das más tentações."

O Rebe de Tsanz estava certa vez à janela e chamou um passante: "O que faria" - perguntou ele - "se encontrasse uma bolsa repleta de dinheiro, com o nome do proprietário?"

"Que tipo de pergunta é essa?"- respondeu o homem. "Eu a devolveria imediatamente."

"Está falando bobagem" - disse o tzadik.

Chamou então outro homem e repetiu a pergunta, ao que o homem replicou: "Uma grande soma em dinheiro? Bem, eu ficaria com ela."

"Você é desonesto" - replicou o tzadik.

A próxima pessoa a quem a pergunta foi feita respondeu: "Rabi, como posso dizer-lhe agora o que faria sob tais circunstâncias? Poderia dizer algo agora e, sob tentação, agir de forma diferente. O que posso dizer neste momento é que espero, caso me veja colocado neste teste, superar a tentação com a ajuda de D'us."

"Sábias palavras" - disse o tzadik.

É errado planejar fazer o mal, mas se nos tornamos muito confiantes e acreditarmos que jamais faremos nada de errado, estamos em grande risco. Devemos reconhecer nossas vulnerabilidades e nos precaver contra elas.



# Skabat Skalom veCkodesk Tov